Zaleha, et al. P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625

RELASI AKAL DAN WAHYU DALAM PEMBENTUKAN HUKUM ISLAM: SUATU
KAJIAN FILSAFAT HUKUM ISLAM

Zaleha
Institut Agama Islam Daar Al-Uluum (IAIDU) Asahan
zaleha@jiaidu-asahan.ac.id

Effinda Harahap
Institut Agama Islam Daar Al-Uluum (IAIDU) Asahan
effnidaharahap@jiaidu-asahan.ac.id

Ade Ilham
Institut Agama Islam Daar Al-Uluum (IAIDU) Asahan
adeilham(@jiaidu-asahan-ac.id

Rahmayani Nasution
Institut Agama Islam Daar Al-Uluum (IAIDU) Asahan
rahmavaninst@iaidu-asahan.ac.id

Fitri Ramadhan
Institut Agama Islam Daar Al-Uluum (IAIDU) Asahan
fitriramadhan(@iaidu-asahan.ac.id

Abstract

This study explores the relationship between reason (‘aql) and revelation (wahy) in the formation of
Islamic law from the perspective of Islamic legal philosophy, with particular attention to its
epistemological foundations. The study starts from the premise that revelation constitutes the highest
normative authority in Islamic law, while reason serves as a rational tool through which divine
guidance is understood, interpreted, and applied within changing social contexts. Drawing on
textualist, rationalist, and integrative approaches developed by classical and contemporary Muslim
legal thinkers, this research employs a library-based method with a philosophical and analytical
approach to both primary and secondary sources of Islamic law. The findings indicate that a
harmonious interaction between reason and revelation gives rise to a more adaptive and balanced
methodology of ijtihdd, one that remains faithful to the normative authority of revelation while
effectively addressing contemporary legal challenges in a manner that is proportionate, context-
sensitive, and oriented toward human well-being.

Keywords: Reason and Revelation; Islamic Legal Philosophy; Epistemology of Islamic Law, Ijtihad,
Magqasid al-Shari ‘ah.

Abstrak
Penelitian ini mengkaji relasi antara akal dan wahyu dalam pembentukan hukum Islam dari perspektif
filsafat hukum Islam, dengan menitikberatkan pada aspek epistemologi hukum. Kajian ini bertolak
dari pemahaman bahwa wahyu merupakan sumber normatif tertinggi dalam hukum Islam, sementara
akal berfungsi sebagai instrumen rasional untuk memahami, menafsirkan, dan mengaktualisasikan
pesan-pesan wahyu dalam konteks sosial yang dinamis. Penelitian ini mengintegrasikan pendekatan
tekstualis, rasionalis, dan integratif sebagaimana dikembangkan oleh para pemikir hukum Islam
klasik hingga kontemporer. Metode yang digunakan adalah studi kepustakaan dengan pendekatan
filosofis-analitis terhadap sumber-sumber primer dan sekunder hukum Islam. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa relasi harmonis antara akal dan wahyu melahirkan metodologi ijtihad yang
bersifat adaptif, proporsional, dan berorientasi pada kemaslahatan, sehingga memungkinkan hukum

Jurnal llmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025

1617


mailto:zaleha@iaidu-asahan.ac.id
mailto:adeilham@iaidu-asahan-ac.id
mailto:rahmayaninst@iaidu-asahan.ac.id
mailto:fitriramadhan@iaidu-asahan.ac.id

Zaleha, et al.

P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625

Islam untuk merespons persoalan-persoalan hukum kontemporer tanpa mengabaikan otoritas

normatif wahyu.

Kata Kunci: Akal dan Wahyu; Filsafat Hukum Islam; Epistemologi Hukum Islam; Ijtihad; Maqgasid

al-Syari‘ah.

I. PENDAHULUAN

Hubungan antara akal (‘aql) dan wahyu
(al-wahy) dalam pembentukan hukum Islam
merupakan isu sentral dalam filsafat hukum
Islam (falsafah al-tasri’) yang terus menjadi
sorotan para pemikir dari masa klasik hingga
kontemporer. Sebagai sistem hukum yang
bersumber pada ketentuan ilahi, hukum Islam
memiliki fondasi utama berupa wahyu yang
terkodifikasi dalam Al-Qur’an dan Sunnah.
Namun, keberadaan akal sebagai instrumen
epistemologis juga diakui sangat penting,
terutama  dalam  rangka = memahami,
menafsirkan, dan menerapkan teks wahyu
dalam realitas sosial yang terus berkembang.
Interaksi dialektis antara keduanya melahirkan
tradisi intelektual yang kaya, seperti ijtihad,
qiyas, istislah, dan metode-metode penggalian
hukum lainnya.! Pembentukan hukum Islam
sejak masa awal hingga era kontemporer tidak
dapat dilepaskan dari dialektika antara (reason)
dan wahyu (revelation) sebagai dua sumber
epistemologis utama dalam memahami syariat.
Wahyu diposisikan sebagai sumber kebenaran

absolut yang menjadi landasan normatif

! Jalal al-Din al-Suyuti, Miftah al-Jannah fi al-
Ihtijaj bi al-Sunnah (Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah,
1996), h. 45.

2 M. Hashim Kamali, Principles of Islamic
Jurisprudence, (Cambridge: Islamic Texts Society,
2003), h. 4-5.

3 Ibn Rushd, Fas! al-Magal, (Beirut: Dar al-Afaq
al-Jadidah, 1982), h. 45-46.

tertinggi, sementara akal berfungsi sebagai
instrumen untuk memahami, menafsirkan, dan
mengaplikasikan teks wahyu dalam konteks
sosial yang terus berkembang.? Interaksi
keduanya melahirkan formulasi hukum yang
bersifat dinamis, tidak hanya tekstual, tetapi
juga rasional dan kontekstual.

Dalam tradisi intelektual Islam, para
ulama klasik telah memberikan kontribusi
signifikan dalam merumuskan posisi akal dan
wahyu. Al-Ghazali, misalnya, menegaskan
bahwa akal merupakan syarat pokok bagi
pemahaman agama dan tidak mungkin wahyu
dipahami tanpa adanya kemampuan rasional
manusia. Ibn Rushd bahkan menempatkan
akal sebagai sarana untuk mengharmonikan
syariat dengan filsafat, dengan mengemukakan
bahwa kebenaran rasional tidak mungkin
bertentangan dengan kebenaran wahyu.?
Sementara itu, pemikiran kontemporer seperti
Fazlur Rahman dan Muhammad Abid al-Jabiri
mengembangkan gagasan integratif dengan
menekankan pentingnya pendekatan historis,
etis, dan rasional dalam pembentukan hukum

Islam modern.*

4 Fazlur Rahman, Islam and Modernity:

Transformation of an Intellectual Tradition, (Chicago:
University of Chicago Press, 1982), h. 13-14;
Muhammad Abid al-Jabiri, Bunyah al-‘Aql al-‘Arabi,
(Beirut: Markaz Dirasat al-Wihdah al-‘Arabiyyah,
1989), h. 112.

Jurnal llmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025

1618



Zaleha, et al.

P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625

Dalam sejarah pemikiran Islam, para
ulama mengakui bahwa wahyu memuat
prinsip-prinsip dasar yang bersifat absolut,
sementara akal berfungsi sebagai sarana untuk
menangkap makna serta hikmah dari ketentuan
tersebut. Hal ini dapat ditemukan dalam
pernyataan Imam al-Ghazali yang menegaskan
bahwa syariat datang untuk menjaga
kemaslahatan manusia, dan akal diperlukan
dalam proses identifikasi kemaslahatan
tersebut.’>  Sebaliknya, Ibn  Taymiyyah
menekankan bahwa akal yang benar (al-‘aql
al-sarth) tidak akan bertentangan dengan
wahyu yang sahih (al-naql al-sahih), sebab
keduanya berasal dari sumber yang sama, yaitu
Allah.® Perdebatan antara rasionalisme dan
tekstualisme dalam Islam bukan merupakan
pertentangan dikotomis, tetapi menunjukkan
ruang ijtihad yang luas dalam rangka
merealisasikan maqasid al-syari‘ah. Konteks
modern menghadirkan tantangan baru bagi
hukum Islam, terutama terkait dinamika sosial,
ekonomi, politik, dan teknologi. Realitas
kontemporer menuntut adanya pembaruan
metodologis tanpa melepaskan otoritas wahyu
sebagai sumber normatif. Perkembangan
seperti  kecerdasan buatan, bioteknologi,
transaksi digital, hingga isu-isu hak asasi
manusia menuntut adanya penalaran hukum

yang adaptif. Inilah titik di mana peran akal

5 Wael B. Hallaq, The Origins and Evolution of
Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press,
2005), h. 78-82.

6 Abu al-Hasan al-Ash‘ari, Magalat al-Islamiyyin
(Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2005), h. 215-218.

menjadi semakin dominan dalam
menghubungkan teks wahyu dengan keadaan
baru yang tidak dikenal pada masa turunnya
teks.” Oleh karena itu, analisis hubungan akal
dan wahyu dalam pembentukan hukum Islam
menjadi sangat relevan untuk memastikan
bahwa hukum Islam tetap sesuai dengan
maqasid serta responsif terhadap kebutuhan
zaman.Dalam wacana filsafat hukum Islam,
hubungan akal dan wahyu tidak dapat
dilepaskan dari perbedaan epistemologi antara
kelompok-kelompok pemikiran. Kaum Ahl al-
Hadith lebih menekankan otoritas tekstual dan
berhati-hati dalam memberikan ruang luas bagi
akal. Sebaliknya, kelompok Ahl al-Ra’yi dan
para filosof Muslim, seperti Ibn Rushd dan al-
Farabi memberikan ruang yang lebih besar
bagi peranan akal dalam memahami wahyu
dan menentukan implikasi hukumnya.®

Secara normatif, hubungan akal dan
wahyu memiliki dasar yang kuat dalam Al-
Qur’an dan hadis. Al-Qur'an berulang kali
memerintahkan manusia untuk menggunakan
akal, sebagaimana dalam firman Allah swt

dalam QS. Yunus (10): 100
Osfid ¥ Gl o 230 e

7 Abu Hamid al-Ghazali, Al-Mustasfa min ‘Ilm
al-Usal (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997), h.
12-14.

8 Yusuf al-Qaradawi, Figh al-Magasid: Bayna al-
Nazariyyah wa al-Tatbig (Cairo: Dar al-Shurug, 2007),
h. 33-37.

Jurnal llmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025

1619



Zaleha, et al.

P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625

Artinya: “Dan Dia (Allah) menjadikan
kehinaan (atau azab/riksa) atas orang-
orang yang tidak menggunakan akal.”’

Namun, Al-Qur’an juga menegaskan
bahwa wahyu adalah petunjuk tertinggi. Maka
ayat ini menunjukkan betapa pentingnya akal
dalam menerima kebenaran, sebagaimana
dalam QS. An-Najam (53): 3-4:

s A5 ) 5 O e el e (i s
Artinya: “Tidaklah dia (Muhammad)
berbicara menurut hawa nafsunya,
melainkan wahyu yang diwahyukan”

Hadis Nabi pun menegaskan pentingnya
jjtihad akal, sebagaimana kisah Mu‘adz bin
Jabal yang diperintahkan menggunakan
akalnya ketika tidak menemukan ketentuan
dalam Al-Qur’an dan As-Sunnah.® Penelitian
ini mengenai hubungan akal dan wahyu dalam
pembentukan hukum Islam dari perspektif
filsafat menjadi penting untuk menganalisis
bagaimana kedua instrumen epistemologis ini
bekerja secara harmonis dalam menghasilkan
hukum yang solutif dan berkeadilan. Analisis
ini diharapkan dapat memberikan gambaran
yang komprehensif mengenai fondasi filosofis,
metodologis, dan epistemologis dalam proses
ijtihad, serta peran akal sebagai mitra wahyu
dalam pembentukan hukum Islam yang
dinamis sepanjang zaman.

Mayoritas ulama ushul figh
mengembangkan pendekatan integratif yang

memadukan dua sumber pengetahuan tersebut

° Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-
Qur’an dan Terjemahnya, Al-Qur’an dan Terjemahnya,
(Bandung: CV. Penerbit Diponegoro,2010), h. 220.

melalui teori ijtihad, qiyas, istihsan, dan
maslahah mursalah. Pembentukan hukum
Islam pada hakikatnya merupakan aktivitas
rasional yang berorientasi pada pencarian
hikmah (hikmah al-tasyri‘). Hukum tidak
sekadar dilihat sebagai kumpulan aturan,
melainkan sebagai sistem nilai yang bertujuan
menjaga  keadilan, kemaslahatan, dan
keseimbangan dalam kehidupan manusia.
Wahyu memberikan pedoman normatif,
sementara akal bertugas memahami konteks
dan tujuan yang ingin dicapai oleh wahyu
tersebut. Dalam kerangka maqasid al-syariah
yang dikembangkan oleh asy-Syathibi,
peranan akal menjadi sangat penting dalam
mengidentifikasi  kebutuhan (hajah) dan
kemaslahatan masyarakat modern.!® Sehingga,
pembentukan hukum Islam tidak cukup hanya
dengan membaca teks, tetapi juga menuntut
kemampuan analitis terhadap realitas.
Penelitian ini memandang bahwa
hubungan akal dan wahyu dalam pembentukan
hukum Islam bukan merupakan relasi
subordinatif, melainkan bersifat
komplementer. Wahyu sebagai sumber
otoritatif memerlukan akal untuk menyingkap
maksud dan tujuannya, sementara akal tidak
dapat menetapkan hukum tanpa terikat pada
prinsip-prinsip wahyu. Dengan demikian,
sinergi keduanya menjadi fondasi utama dalam
proses istinbat hukum. Pendekatan filsafat
digunakan dalam penelitian ini  untuk

10 Jasser Auda, Magqasid al-Shariah as

Philosophy of Islamic Law (London: International
Institute of Islamic Thought, 2008), h. 51-56.

Jurnal llmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025

1620



Zaleha, et al.

P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625

memahami basis epistemologis, ontologis, dan
aksiologis hubungan akal dan wahyu, sehingga
dapat memberikan pemahaman yang lebih
mendalam mengenai dinamika pembaruan
hukum Islam.

Berdasarkan latar belakang tersebut,
penelitian ini berusaha mengkaji hubungan
akal dan wahyu dalam pembentukan hukum
Islam dari perspektif filsafat. Analisis
dilakukan ~ dengan = menelaah  konsep
epistemologi hukum Islam yang berkembang
dalam tradisi klasik dan kontemporer, serta
bagaimana  integrasi  keduanya  dapat
menguatkan relevansi syariat dalam berbagai
konteks sosial dan historis. Kajian ini
diharapkan mampu memberikan pemahaman
yang mendalam mengenai konstruksi teoritik
yang menghubungkan rasionalitas manusia

dengan tuntunan wahyu dalam proses

penetapan hukum.

II. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode
kualitatif =~ dengan pendekatan studi
kepustakaan (library research) dan analisis
filosofis-epistemologis, sebab objek kajian
berupa gagasan konseptual dalam filsafat
hukum Islam, khususnya relasi antara akal
(rasionalitas) dan wahyu (teks ilahi) dalam
proses pembentukan hukum Islam. Data

penelitian dihimpun dari literatur primer

seperti Al-Qur’an, Hadis, dan karya-karya

' Muhammad Abd al-Jabbar, “Filsafat Hukum
Islam: Dimensi Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi,”
Jurnal Filsafat Islam, Vol. 12, No. 2 (2017), h. 45-60.

klasik ulama ushul figh, termasuk tulisan al-
Ghazali, Ibn Rushd, al-Syatibi, dan Fakhr al-
Din al-Razi, serta dilengkapi dengan literatur
kontemporer seperti karya Muhammad Abdubh,
Rashid Rida, Fazlur Rahman, dan Jasser Auda
untuk menelaah perkembangan modern terkait
integrasi akal dan wahyu. Data sekunder
berupa jurnal ilmiah, buku metodologi ushul
figh, dan karya filsafat Islam juga dianalisis
guna memperkaya perspektif.

Pendekatan filosofis digunakan untuk
mengkaji  persoalan pada tiga dimensi:
ontologis, epistemologis, dan aksiologis.
Aspek ontologis menelaah hakikat akal dan
wahyu dalam tradisi intelektual Islam,
sedangkan aspek epistemologis mengkaji
mekanisme  interaksi  keduanya  dalam
membentuk pengetahuan hukum melalui
instrumen seperti qiyas, istihsan, maslahah,
dan magqasid al-syari‘ah.!!

Prosedur penelitian dilakukan melalui
tiga tahap, yaitu pengumpulan literatur,
kategorisasi konsep, dan analisis filosofis
disertai sintesis argumentatif ~ untuk
merumuskan model hubungan akal-wahyu
yang harmonis dan operasional dalam konteks
jjtihad masa kini. Dengan metode ini,
penelitian  diharapkan mampu memberi
landasan ilmiah yang kuat tentang pola

harmonisasi akal dan wahyu dalam konstruksi

hukum Islam serta menjawab kebutuhan

Jurnal llmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025

1621



Zaleha, et al.

P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625

pengembangan hukum Islam yang relevan

dengan tantangan zaman.'?

III. HASIL DAN PEMBAHASAN
Hubungan antara akal (‘aql) dan wahyu
(al-wahy) merupakan salah satu diskursus
paling mendasar dalam filsafat hukum Islam.
Setiap proses perumusan hukum Islam (tasyri)
tidak pernah terlepas dari dua sumber
epistemik ini. Wahyu memberikan petunjuk
normatif yang bersifat absolut, sementara akal
memberikan daya memahami,
menginterpretasi, dan mengembangkan hukum
sesuai tuntutan realitas yang terus berubah.
Dengan demikian, pembentukan hukum Islam
merupakan proses integratif yang menyatukan
teks dan rasionalitas. Pendahuluan konseptual
posisi akal dan wahyu dalam epistemologi
hukum islam mengenai posisi akal (‘aql) dan
wahyu (al-wahy) merupakan salah satu
persoalan paling mendasar dalam filsafat
hukum Islam. Setiap proses pembentukan
hukum Islam (tasyri‘) pada hakikatnya
merupakan interaksi epistemik antara dua
sumber pokok tersebut: wahyu sebagai
petunjuk normatif yang bersifat absolut dan
akal sebagai instrumen manusia untuk
memahami, menafsirkan, serta
mengembangkan ajaran syariat sesuai dengan
dinamika realitas sosial. Dengan demikian,

relasi akal dan wahyu membentuk sebuah

model integratif yang tidak pernah

12 M. Amin Abdullah, “Rekonstruksi Metodologi
Hukum Islam,” al-Jami ‘ah: Journal of Islamic Studies,
Vol. 41, No. 2 (2003), h. 258-260.

menempatkan keduanya dalam posisi oposisi,
melainkan dalam harmoni epistemologis.
Hubungan antara akal dan wahyu
merupakan isu epistemologis yang sangat
mendasar dalam filsafat hukum Islam. Dalam
proses pembentukan hukum (tasyri‘), wahyu
berfungsi sebagai sumber petunjuk ilahi yang
bersifat absolut, otoritatif, dan tidak dapat
diganggu gugat, sedangkan akal menjadi
instrumen manusiawi yang diberi kemampuan
oleh Allah untuk memahami, menafsirkan,
mengontekstualisasikan, serta
mengaplikasikan pesan-pesan wahyu sesuai
dinamika realitas sosial yang terus berubah.
Sejak masa klasik, para ulama tidak
memposisikan kedua entitas ini sebagai dua
sumber yang saling bertentangan atau saling
meniadakan. Sebaliknya, akal dan wahyu
dipahami sebagai dua instrumen epistemik
yang memiliki relasi  simbiotik  dan
komplementer dalam memproduksi
pemahaman hukum yang otentik dan relevan.
Dalam  sejarah  pemikiran  Islam,
perbedaan cara pandang ulama terhadap
hubungan ini melahirkan tiga corak besar.
Kelompok  tekstualis  (ahl  al-hadits)
menegaskan bahwa supremasi wahyu harus
didahulukan karena teks ilahi bersifat pasti dan
tidak terikat oleh subjektivitas manusia.
Sebaliknya, kelompok rasionalis (ahl al-ra’yi)

menekankan bahwa akal memiliki peran

sentral dalam memahami maqasid al-syari‘ah

Jurnal llmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025

1622



Zaleha, et al.

P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625

dan dalam menyelesaikan persoalan-persoalan
hukum yang tidak secara eksplisit dijelaskan
dalam nash.'’ Sementara itu, para pemikir
integratif seperti al-Ghazali dan al-Syatibi
menempatkan akal dan wahyu sebagai dua
instrumen komplementer yang bersama-sama
membentuk kerangka epistemologis hukum
Islam. Oleh karena itu, relasi keduanya tidak
sekadar persoalan fikih praktis, tetapi
merupakan persoalan filsafat hukum yang
melibatkan aspek epistemologi, ontologi
syariat, serta metodologi penalaran hukum
(manhaj al-istidlal).

Al-Qur’an secara konsisten mendorong
manusia untuk menggunakan akalnya.
Perintah seperti “Gsl83 38 (Tidakkah kalian
menggunakan akal?) dalam QS. Al-Baqarah:
44 dan penegasan bahwa kehinaan ditimpakan
kepada mereka yang tidak menggunakan akal
(QS. Yunus: 100) menunjukkan bahwa
penggunaan akal merupakan bagian dari
tuntutan syariat. Begitu pula dengan ayat-ayat
yang  memerintahkan  manusia  untuk
bertafakkur dan bertadabbur, semuanya
menegaskan bahwa akal adalah sarana untuk
memahami petunjuk ilahi. Sunnah pun
memberikan penguatan terhadap prinsip ini,
misalnya hadis “4 Jie ¥ (&l &» ¥ yang
menegaskan bahwa keberagamaan tidak dapat
dipahami sempurna tanpa peran akal. Namun
di sisi lain, wahyu tetap memegang otoritas
normatif tertinggi, sebagaimana ditegaskan

dalam QS. Al-Najm: 3-4 bahwa apa yang

13 Joseph Schacht, An Introduction to Islamic
Law (Oxford: Clarendon Press, 1964), h. 33-40.

disampaikan Rasulullah bukanlah menurut
hawa nafsu, melainkan wahyu yang
diwahyukan.

Dari perspektif teologis dan filsafat
hukum, hubungan akal dan wahyu bersifat
hierarkis-komplementer. =~ Wahyu  adalah
sumber pengetahuan absolut, sementara akal
adalah sarana manusia untuk memahami
makna-makna wahyu, menyingkap illat suatu
hukum, mengaplikasikan hukum pada kasus-
kasus baru, serta menggali tujuan-tujuan
syariat (maqasid al-syari‘ah). Oleh karena itu,
dalam epistemologi fikih, akal bekerja melalui
instrumen-instrumen seperti qiyas, istihsan,
maslahah mursalah, sadd al-dhara’i, dan
kaidah-kaidah ushuliyyah. Sementara wahyu
tetap menjadi fondasi utama berupa nash
qath‘l, hadis sahih, prinsip-prinsip umum
syariat, dan nilai-nilai moral yang menjadi
dasar konstruksi hukum.

Secara ontologis, syariat dipahami
sebagai gabungan antara kebenaran ilahi yang
absolut dan penalaran manusia yang relatif.
Hal ini menyebabkan hukum Islam bersifat
statis pada wilayah ibadah mahdhah yang
berbasis nash qath‘t, tetapi dinamis pada
wilayah muamalah yang memberi ruang luas
bagi ijtihad. Sebab itu, peran akal sangat
dominan dalam memahami makna tekstual dan
kontekstual, membedakan antara makna hakiki
dan majazi, menentukan umum dan khusus,
serta mengenali unsur nasikh-mansukh. Fakhr

al-Din al-Razi bahkan menegaskan bahwa

Jurnal llmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025

1623



Zaleha, et al.

P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625

tidak mungkin seseorang memahami wahyu
tanpa akal yang berfungsi dengan benar.'*
Dalam tataran praktis, akal juga berperan
penting dalam penetapan illat hukum dan
pengembangan hukum kontemporer.

Hanafiyah, misalnya, menggunakan
pendekatan rasional dalam mendeteksi illat
melalui  munasabah, sehingga mampu
menjelaskan larangan khamr karena sifat
memabukkannya atau keharaman riba karena
unsur kezalimannya. Dalam problem modern
seperti  bioetika, fintech syariah, isu
lingkungan, teknologi reproduksi, atau
persoalan hukum keluarga kontemporer,
wahyu tidak memberikan rincian teknis,
sehingga akal menjadi kunci untuk
mengembangkan hukum yang tetap berakar
pada prinsip syariat.

Namun demikian, wahyu tetap menjadi
pengontrol penalaran, memastikan agar akal
tidak jatuh pada subjektivitas yang berlebihan.
Pandangan al-Syafi‘l yang menolak istihsan
bebas menjadi ilustrasi klasik tentang
bagaimana syariat menjaga rasionalitas agar
tetap berada dalam koridor ilahi. Al-Syatib1
pun menegaskan bahwa maqasid tidak
ditentukan oleh rasionalitas manusia semata,
tetapi harus disimpulkan dari pola umum
wahyu.

Sejumlah  tokoh  filsafat  Islam
menampilkan ~ model integratif = yang
memperlihatkan sinergi antara akal dan

wahyu. Al-Ghazali memandang keduanya

14 <Abd al-Wahhab Khallaf, ‘llm Usil al-Figh
(Kairo: Dar al-Qalam, 1990), h. 124-126.

sebagai dua cahaya, yaitu: cahaya wahyu dan
cahaya akal-yang bekerja bersama dalam
menemukan kebenaran hukum. Ibn Rushd
menekankan bahwa syariat justru mendorong
penggunaan akal, sebagaimana pernyataannya
bahwa hukum Allah mengajak manusia untuk
melakukan al-nazar (perenungan rasional).
Pemikir modern seperti Muhammad Abduh
dan Fazlur Rahman lebih menekankan
rasionalisasi syariat dan relevansi sosialnya,
termasuk melalui metode double movement
yang menggabungkan pembacaan teks dan
konteks.

Melalui metodologi ushul fikih, integrasi
akal dan wahyu tampak dalam puncak
bentuknya. Qiyas misalnya, menunjukkan pola
bahwa sumber hukum awal berasal dari teks,
tetapi proses perluasan hukumnya dilakukan
oleh akal. Maslahah dan  istihsan
mencerminkan fleksibilitas hukum yang
mengakomodasi kemaslahatan rasional selama
tidak bertentangan dengan nash. Kaidah-
kaidah fikih seperti al-masyaqqah tajlib al-
taysir menunjukkan bagaimana akal membaca
pola umum syariat dan merumuskannya dalam
bentuk prinsip-prinsip universal.'’

Dalam konteks modern, hubungan akal
dan wahyu menghadapi tantangan besar,
seperti  sekularisasi, relativisme moral,
hermeneutika modern, isu HAM, gender,
pluralisme hukum, hingga perkembangan
teknologi seperti kecerdasan buatan dan

biomedis. Semua ini menuntut penguatan

15 Muhammad Abiti Zahrah, Usiil al-Figh (Kairo:
Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1958), h. 25-27.

Jurnal llmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025

1624



Zaleha, et al.

P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625

integrasi antara teks dan rasionalitas. Hukum
Islam tidak boleh kehilangan otoritas ilahinya,
namun juga tidak boleh tercerabut dari realitas
sosialnya. Karena itu, peran akal dan wahyu
harus terus ditempatkan secara proporsional
agar hukum Islam mampu mempertahankan
relevansi sekaligus kemurnian sumbernya.

Dalam konteks pengembangan
metodologi hukum Islam, relasi akal dan
wahyu tidak dapat dipisahkan dari dinamika
ijtihad yang terus berkembang sejak era
sahabat hingga era kontemporer. Para sahabat
sendiri telah menunjukkan bahwa penggunaan
akal dalam memahami wahyu merupakan
keniscayaan. Ketika Rasulullah Saw mengutus
Mu‘adz bin Jabal ke Yaman, beliau bertanya
bagaimana Mu‘adz akan menetapkan hukum,
dan Mu‘adz menjawab bahwa ia akan
berpegang pada al-Qur’an, lalu Sunnah, dan
jika tidak menemukan keduanya, ia akan
berijtihad dengan akalnya. Rasulullah pun
membenarkannya dan memuji keputusannya
tersebut. Hadis ini dijadikan dasar oleh para
ulama bahwa akal memiliki legitimasi syar‘i
dalam proses tasyri‘ selama berada dalam
batas-batas wahyu.

Secara epistemologis, para ulama ushul
fikih seperti al-Juwayni, al-Amidi, al-Ghazali,
dan Ibn Taymiyyah menegaskan bahwa akal
merupakan  instrumen  penting  untuk

memahami dalalah nash, baik dalam aspek

dilalah al-lafz (petunjuk bahasa) maupun

16 Abii al-Ma‘ali al-Juwayni, Al-Burhan fi Usiil
al-Figh, Jilid 1. Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah,
1997, him. 65-70.

dilalah al-ma‘na (petunjuk makna).!® Al-
Amidi, misalnya, menegaskan bahwa banyak
hukum syariat tidak dapat dipahami tanpa
kerja  akal yang  sistematis,  seperti
mengidentifikasi ‘illat, meneliti munasabah
hukum, dan menetapkan mana yang termasuk
magqsad kullf dan mana yang bersifat juz’1.!”
Dengan demikian, akal tidak hanya hadir
sebagai alat pembaca teks, tetapi juga sebagai
sarana untuk menemukan tujuan-tujuan moral
dan sosial yang terkandung dalam wahyu.
Konsep magqgasid al-syari‘ah yang
dikembangkan oleh al-Syatibt menunjukkan
secara eksplisit bahwa syariat dibangun atas
prinsip kemaslahatan yang dapat diakses oleh
akal manusia. Al-Syatibi menegaskan bahwa
maqasid tidak mungkin ditetapkan melalui
hawa nafsu atau subjektivitas manusia, tetapi
harus disimpulkan dari pola umum syariat
(istigra’ al-nustis). Namun demikian, 1ia
mengakui bahwa penetapan maslahah dan
mafsadah dalam wilayah muamalah bersifat
rasional dan dapat berubah sesuai konteks
sosial, selama tetap tidak bertentangan dengan
prinsip-prinsip dasar wahyu. Pendekatan ini
memperlihatkan bagaimana integrasi akal dan
wahyu menghasilkan hukum yang adaptif dan
tetap berbasis pada fondasi keilahian. Tokoh-
tokoh kontemporer seperti Yusuf al-Qaradawi,
Thahir Ibn ‘Ashur, dan Fazlur Rahman
memperluas kerangka integratif ini dalam

merespons tantangan modern. Ibn ‘Ashur

17 Al1 ibn Muhammad al-Amidi, A/-Ihkam fi Usiil
al-Ahkam, Jilid 1. Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah,
1982, h. 21-23.

Jurnal llmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025

1625



Zaleha, et al.

P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625

menegaskan bahwa maqasid harus menjadi
fondasi utama dalam membangun hukum yang
selaras dengan perkembangan zaman, terutama
dalam isu-isu sosial, politik, ekonomi, dan
HAM.'® Sementara itu, Fazlur Rahman dengan
teori double movement-nya menekankan
perlunya membaca wahyu secara historis dan
kontekstual agar tujuan moral universal dari
syariat tetap hidup dan tidak tereduksi oleh
bentuk teks yang spesifik pada konteks masa
lampau. Hal ini semakin menegaskan peran
akal dalam memastikan relevansi syariat
sepanjang masa.

Dalam ranah filsafat hukum Islam,
perdebatan antara rasionalis dan tekstualis
sejak era Mu‘tazilah dan Ahl al-Hadits terus
menjadi titik dialog epistemologis. Rasionalis
seperti para pemikir Mu‘tazilah menempatkan
akal sebagai sumber pengetahuan moral
prioritas sebelum wahyu, dan menyatakan
bahwa baik-buruk dapat diketahui melalui
akal."” Sebaliknya, al-SyafiT dan para
tekstualis menolak dominasi akal yang terlalu
luas karena dikhawatirkan membawa kepada
relativisme dan penyimpangan dari teks
wahyu.? Namun, posisi mayoritas ulama
Sunni kemudian mengembangkan pendekatan
moderat yang menegaskan bahwa baik-buruk
secara hakiki ditetapkan oleh syariat, tetapi

akal dapat mengenali maslahat yang menjadi

18 Muhammad al-Tahir ibn ‘Ashiir, Magdsid al-
Syart‘ah al-Islamiyyah. Tunis: Dar al-Suhiil, 1946; cet.
modern: Beirut: Dar al-Nafa’is, 2001, h. 43-45.

19 Al-Qadi ‘Abd al-Jabbar, Sharh al-Usil al-
Khamsah, (Kairo: Maktabah Wahbah, 1965), h. 102-
110.

alasan di balik penetapan hukum, sehingga
keduanya berjalan harmonis dalam satu sistem
epistemik.

Perkembangan hukum Islam
kontemporer semakin memperkuat urgensi
integrasi akal dan wahyu. Dalam isu-isu seperti
hukum keluarga, keuangan digital syariah,
teknologi medis (bayi tabung, donor organ,
rekayasa genetika), atau persoalan ekologi,
para ulama tidak menemukan ketentuan
spesifik dalam nash. Karena itu, metode seperti
qiyas, istislah, sadd al-dhara’i, dan maqasid
menjadi instrumen kunci yang pada dasarnya
merupakan aplikasi akal terhadap prinsip-
prinsip wahyu. Seperti dinyatakan oleh
Mahmoud Syaltout, “Syariat itu tidak datang
untuk menghalangi akal, tetapi untuk
membimbingnya.*!

Dengan demikian, eksposisi mengenai
hubungan akal dan wahyu dalam filsafat
hukum Islam pada akhirnya melahirkan sebuah
prinsip fundamental bahwa akal berfungsi
sebagai instrumen penalaran, sedangkan
wahyu merupakan sumber normatif yang
memberikan arah. Akal bekerja menalar dan
mengembangkan pemahaman, sementara
wahyu menetapkan batas serta koridor nilai
yang harus dijadikan pedoman. Tanpa
bimbingan wahyu, akal berpotensi terjebak

dalam relativisme yang tidak berujung;

20 Muhammad ibn Idris al-Syafi‘i, Al-Risalah,
(Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2009), h. 507-509.

2l Mahmoud Syaltout, Al-Islam: ‘Agidah wa
Syari‘ah, (Kairo: Dar al-Qalam, 1966), h. 112.

Jurnal llmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025

1626



Zaleha, et al.

P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625

sebaliknya, tanpa peran akal, wahyu tidak
dapat diartikulasikan secara aplikatif dalam
konteks kehidupan manusia yang dinamis.
Oleh sebab itu, relasi antara akal dan wahyu
bersifat simbiotik saling membutuhkan dan
saling melengkapi serta menjadi pondasi bagi
bangunan epistemologi hukum Islam yang
relevan, adaptif, dan tetap berakar pada

prinsip-prinsip ilahiah.

IV.KESIMPULAN

Relasi antara akal dan wahyu merupakan
fondasi epistemologis yang menentukan arah
dan karakter pembentukan hukum Islam.
Wahyu menempati posisi sebagai sumber
normatif tertinggi yang bersifat absolut dan
transenden, sedangkan akal berfungsi sebagai
instrumen rasional manusia untuk memahami,
menafsirkan, dan  mengimplementasikan
pesan-pesan wahyu dalam realitas sosial yang
dinamis. Dalam perspektif filsafat hukum
Islam, keduanya tidak dapat dipertentangkan,
melainkan harus dipahami sebagai dua unsur
yang saling melengkapi dalam proses fasyri ‘.

Kajian ini menunjukkan bahwa sejak
periode klasik hingga kontemporer, pemikiran
hukum Islam berkembang melalui berbagai
kecenderungan metodologis, mulai dari
pendekatan tekstualis, rasionalis, hingga
pendekatan  integratif = yang  berupaya
mensinergikan akal dan wahyu secara
proporsional. Pendekatan integratif inilah yang
paling relevan dalam menjaga keseimbangan

antara kesetiaan terhadap nash dan kebutuhan

akan respons hukum yang kontekstual. Al-

Qur’an dan Sunnah tidak hanya menegaskan
otoritas wahyu, tetapi juga memberikan
legitimasi teologis terhadap penggunaan akal
sebagai sarana memahami tujuan-tujuan
syariat.

Dalam konteks metodologi hukum
Islam, peran akal tampak nyata dalam proses
penalaran hukum, seperti penafsiran nash,
penentuan ‘illat, penerapan qiyas,
pertimbangan maslahah, serta perumusan
maqasid al-syari‘ah. Melalui pendekatan
maqasid, hukum Islam dipahami sebagai
sistem normatif yang bertujuan mewujudkan
kemaslahatan manusia, tanpa melepaskan diri
dari batasan-batasan yang ditetapkan oleh
wahyu. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa
rasionalitas dalam hukum Islam bukanlah
rasionalitas yang bebas nilai, melainkan
rasionalitas yang dibimbing oleh tujuan-tujuan
etis dan normatif syariat.

Pada era kontemporer, relasi akal dan
wahyu semakin memperoleh signifikansinya
ketika hukum Islam dihadapkan pada
persoalan-persoalan baru yang tidak secara
eksplisit dijelaskan dalam teks klasik, seperti
isu bioetika, teknologi medis, ekonomi digital,
kecerdasan buatan, dan pluralisme hukum.
Tantangan-tantangan tersebut meniscayakan
penguatan ijtihad yang bertumpu pada
pemahaman substansial terhadap wahyu
dengan dukungan nalar kritis dan kontekstual.
Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa
hubungan akal dan wahyu dalam pembentukan
hukum Islam bersifat simbiotik dan dinamis:

wahyu memberikan arah normatif yang tetap,

Jurnal llmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025

1627



Zaleha, et al.

P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625

sementara akal berperan mengaktualisasikan
hukum Islam agar tetap relevan, adil, dan

solutif dalam setiap ruang dan waktu.

DAFTAR PUSTAKA

1. Buku

‘Abd al-Wahhab Khallaf, ‘/lm Usil al-Figh,
Kairo: Dar al-Qalam, 1990.

Abu Hamid al-Ghazali, A/-Mustasfa min ‘llm
al-Usul, Beirut: Dar al-Kutub al-
‘[lmiyyah, 1997.

Abu al-Hasan al-Ash‘ari, Magqalat al-
Islamiyyin, Beirut: Dar al-Kutub al-
‘[lmiyyah, 2005.

Abu al-Ma‘alt al-Juwayni, Al-Burhan fi Usiil
al-Figh, Jilid 1. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘[lmiyyah, 1997.

Ali ibn Muhammad al-Amidi, A/-Thkam fi Usiil
al-Ahkam, Jilid 1. Beirut: Dar al-Kutub
al-‘Ilmiyyah, 1982.

Al-Qadi ‘Abd al-Jabbar, Sharh al-Usiul al-
Khamsah, Kairo: Maktabah Wahbabh,
1965.

Fazlur Rahman, Islam and Modernity:
Transformation of an Intellectual
Tradition, Chicago: University of
Chicago Press, 1982.

Ibn Rushd, Fas!/ al-Magal, Beirut: Dar al-Afaq
al-Jadidah, 1982.

Jalal al-Din al-Suyuti, Miftah al-Jannah fi al-
Ihtijaj bi al-Sunnah (Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 1996.

Jasser Auda, Magqgasid al-Shariah as
Philosophy of Islamic Law (London:
International  Institute of Islamic
Thought, 2008.

M. Amin Abdullah, “Rekonstruksi Metodologi
Hukum Islam,” al-Jami‘ah: Journal of
Islamic Studies, Vol. 41, No. 2, 2003.

M. Hashim Kamali, Principles of Islamic
Jurisprudence, Cambridge: Islamic
Texts Society, 2003.

Muhammad ‘Abd al-Jabbar, “Filsafat Hukum
Islam: Dimensi Ontologi, Epistemologi,
dan Aksiologi,” Jurnal Filsafat Islam,
Vol. 12, No. 2, 2017.

Muhammad al-Tahir ibn ‘Ashiir, Magasid al-
Syari‘ah al-Islamiyyah. Tunis: Dar al-
Suhtl, 1946; cet. modern: Beirut: Dar al-
Nafa’is, 2001.

Muhammad Abid Al-Jabiri, Bunyah al- ‘Aql al-
‘Arabi, Beirut: Markaz Dirasat al-
Wihdah al-‘Arabiyyah, 1989.

Muhammad Abu Zahrah, Usil al-Figh, Kairo:
Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1958.

Muhammad ibn Idris al-Syafi‘t, Al-Risalah,
Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2009.

Wael B. Hallaq, The Origins and Evolution of
Islamic Law, Cambridge: Cambridge
University Press, 2005.

Yusuf al-Qaradawi, Figh al-Magdasid: Bayna
al-Nazariyyah wa al-Tatbiq, Cairo: Dar
al-Shuruq, 2007.

2. Jurnal

Anggraina, Y. A., Usman, & Zulfadli. (2025).
Integrasi Wahyu dan Akal dalam
epistemology Islam: Studi Literatur
Berbasis Al Qur’an dan Pemikiran Filsus
Muslim. Inklusi: Jurnal Pendidikan
Islam Dan Filsafat Yayasan, 1(2), 99—
108.

‘Afiifah, N. S. (2020). Relevansi
Epistemologi, Jiwa dan Akal dalam
Perspektif Ibnu Thufal.Al-Ibrah,5(1),
120-142.

Adiasta, M. A., Hendring, M. R., Firdaus, F.,
Hisyam, I. M., & Parhan, M. (2025).
Integrasi Akal Dan Wahyu Dalam
Filsafat Pendididikan Ibnu Sina: Telaah
Ontologis Dan Epistemologis. Jurnal

Jurnal llmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025

1628



Zaleha, et al. P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625

Kajian Islam Dan Sosial
Keagamaan,2(4), 905-910.

Jurnal llmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025

1629



