
 Zaleha, et al.  P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625 

 Jurnal Ilmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025 
 

1617 

RELASI AKAL DAN WAHYU DALAM PEMBENTUKAN HUKUM ISLAM: SUATU 

KAJIAN FILSAFAT HUKUM ISLAM 

 

Zaleha 

Institut Agama Islam Daar Al-Uluum (IAIDU) Asahan 

zaleha@iaidu-asahan.ac.id 

 

Effinda Harahap 

Institut Agama Islam Daar Al-Uluum (IAIDU) Asahan 

effnidaharahap@iaidu-asahan.ac.id 

 

Ade Ilham 

Institut Agama Islam Daar Al-Uluum (IAIDU) Asahan 

adeilham@iaidu-asahan-ac.id 

 

Rahmayani Nasution 

Institut Agama Islam Daar Al-Uluum (IAIDU) Asahan 

rahmayaninst@iaidu-asahan.ac.id 

 

Fitri Ramadhan 

Institut Agama Islam Daar Al-Uluum (IAIDU) Asahan 

fitriramadhan@iaidu-asahan.ac.id 

 

Abstract 

This study explores the relationship between reason (ʿaql) and revelation (waḥy) in the formation of 

Islamic law from the perspective of Islamic legal philosophy, with particular attention to its 

epistemological foundations. The study starts from the premise that revelation constitutes the highest 

normative authority in Islamic law, while reason serves as a rational tool through which divine 

guidance is understood, interpreted, and applied within changing social contexts. Drawing on 

textualist, rationalist, and integrative approaches developed by classical and contemporary Muslim 

legal thinkers, this research employs a library-based method with a philosophical and analytical 

approach to both primary and secondary sources of Islamic law. The findings indicate that a 

harmonious interaction between reason and revelation gives rise to a more adaptive and balanced 

methodology of ijtihād, one that remains faithful to the normative authority of revelation while 
effectively addressing contemporary legal challenges in a manner that is proportionate, context-

sensitive, and oriented toward human well-being. 

 

Keywords: Reason and Revelation; Islamic Legal Philosophy; Epistemology of Islamic Law; Ijtihād; 

Maqāṣid al-Sharīʿah. 

 

Abstrak 

Penelitian ini mengkaji relasi antara akal dan wahyu dalam pembentukan hukum Islam dari perspektif 

filsafat hukum Islam, dengan menitikberatkan pada aspek epistemologi hukum. Kajian ini bertolak 

dari pemahaman bahwa wahyu merupakan sumber normatif tertinggi dalam hukum Islam, sementara 

akal berfungsi sebagai instrumen rasional untuk memahami, menafsirkan, dan mengaktualisasikan 

pesan-pesan wahyu dalam konteks sosial yang dinamis. Penelitian ini mengintegrasikan pendekatan 

tekstualis, rasionalis, dan integratif sebagaimana dikembangkan oleh para pemikir hukum Islam 

klasik hingga kontemporer. Metode yang digunakan adalah studi kepustakaan dengan pendekatan 

filosofis-analitis terhadap sumber-sumber primer dan sekunder hukum Islam. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa relasi harmonis antara akal dan wahyu melahirkan metodologi ijtihad yang 

bersifat adaptif, proporsional, dan berorientasi pada kemaslahatan, sehingga memungkinkan hukum 

mailto:zaleha@iaidu-asahan.ac.id
mailto:adeilham@iaidu-asahan-ac.id
mailto:rahmayaninst@iaidu-asahan.ac.id
mailto:fitriramadhan@iaidu-asahan.ac.id


 Zaleha, et al.  P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625 

 Jurnal Ilmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025 
 

1618 

Islam untuk merespons persoalan-persoalan hukum kontemporer tanpa mengabaikan otoritas 

normatif wahyu. 

 

Kata Kunci: Akal dan Wahyu; Filsafat Hukum Islam; Epistemologi Hukum Islam; Ijtihad; Maqāṣid 

al-Syarī‘ah. 

 

I. PENDAHULUAN 

Hubungan antara akal (‘aql) dan wahyu 

(al-waḥy) dalam pembentukan hukum Islam 

merupakan isu sentral dalam filsafat hukum 

Islam (falsafah al-tašrī’) yang terus menjadi 

sorotan para pemikir dari masa klasik hingga 

kontemporer. Sebagai sistem hukum yang 

bersumber pada ketentuan ilahi, hukum Islam 

memiliki fondasi utama berupa wahyu yang 

terkodifikasi dalam Al-Qur’an dan Sunnah. 

Namun, keberadaan akal sebagai instrumen 

epistemologis juga diakui sangat penting, 

terutama dalam rangka memahami, 

menafsirkan, dan menerapkan teks wahyu 

dalam realitas sosial yang terus berkembang. 

Interaksi dialektis antara keduanya melahirkan 

tradisi intelektual yang kaya, seperti ijtihad, 

qiyas, istislah, dan metode-metode penggalian 

hukum lainnya.1 Pembentukan hukum Islam 

sejak masa awal hingga era kontemporer tidak 

dapat dilepaskan dari dialektika antara (reason) 

dan wahyu (revelation) sebagai dua sumber 

epistemologis utama dalam memahami syariat. 

Wahyu diposisikan sebagai sumber kebenaran 

absolut yang menjadi landasan normatif 

 
1 Jalal al-Din al-Suyuti, Miftāḥ al-Jannah fī al-

Iḥtijāj bi al-Sunnah (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1996), h. 45. 
2 M. Hashim Kamali, Principles of Islamic 

Jurisprudence, (Cambridge: Islamic Texts Society, 

2003), h. 4–5. 
3 Ibn Rushd, Faṣl al-Maqāl, (Beirut: Dar al-Afaq 

al-Jadidah, 1982), h. 45–46. 

tertinggi, sementara akal berfungsi sebagai 

instrumen untuk memahami, menafsirkan, dan 

mengaplikasikan teks wahyu dalam konteks 

sosial yang terus berkembang.2 Interaksi 

keduanya melahirkan formulasi hukum yang 

bersifat dinamis, tidak hanya tekstual, tetapi 

juga rasional dan kontekstual.  

Dalam tradisi intelektual Islam, para 

ulama klasik telah memberikan kontribusi 

signifikan dalam merumuskan posisi akal dan 

wahyu. Al-Ghazālī, misalnya, menegaskan 

bahwa akal merupakan syarat pokok bagi 

pemahaman agama dan tidak mungkin wahyu 

dipahami tanpa adanya kemampuan rasional 

manusia.  Ibn Rushd bahkan menempatkan 

akal sebagai sarana untuk mengharmonikan 

syariat dengan filsafat, dengan mengemukakan 

bahwa kebenaran rasional tidak mungkin 

bertentangan dengan kebenaran wahyu.3 

Sementara itu, pemikiran kontemporer seperti 

Fazlur Rahman dan Muhammad Abid al-Jabiri 

mengembangkan gagasan integratif dengan 

menekankan pentingnya pendekatan historis, 

etis, dan rasional dalam pembentukan hukum 

Islam modern.4 

4 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: 

Transformation of an Intellectual Tradition, (Chicago: 

University of Chicago Press, 1982), h. 13–14; 

Muhammad Abid al-Jabiri, Bunyah al-‘Aql al-‘Arabi, 

(Beirut: Markaz Dirasat al-Wihdah al-‘Arabiyyah, 

1989), h. 112. 



 Zaleha, et al.  P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625 

 Jurnal Ilmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025 
 

1619 

Dalam sejarah pemikiran Islam, para 

ulama mengakui bahwa wahyu memuat 

prinsip-prinsip dasar yang bersifat absolut, 

sementara akal berfungsi sebagai sarana untuk 

menangkap makna serta hikmah dari ketentuan 

tersebut. Hal ini dapat ditemukan dalam 

pernyataan Imam al-Ghazali yang menegaskan 

bahwa syariat datang untuk menjaga 

kemaslahatan manusia, dan akal diperlukan 

dalam proses identifikasi kemaslahatan 

tersebut.5 Sebaliknya, Ibn Taymiyyah 

menekankan bahwa akal yang benar (al-‘aql 

al-ṣarīḥ) tidak akan bertentangan dengan 

wahyu yang sahih (al-naql al-ṣaḥīḥ), sebab 

keduanya berasal dari sumber yang sama, yaitu 

Allah.6 Perdebatan antara rasionalisme dan 

tekstualisme dalam Islam bukan merupakan 

pertentangan dikotomis, tetapi menunjukkan 

ruang ijtihad yang luas dalam rangka 

merealisasikan maqāṣid al-syarī‘ah. Konteks 

modern menghadirkan tantangan baru bagi 

hukum Islam, terutama terkait dinamika sosial, 

ekonomi, politik, dan teknologi. Realitas 

kontemporer menuntut adanya pembaruan 

metodologis tanpa melepaskan otoritas wahyu 

sebagai sumber normatif. Perkembangan 

seperti kecerdasan buatan, bioteknologi, 

transaksi digital, hingga isu-isu hak asasi 

manusia menuntut adanya penalaran hukum 

yang adaptif. Inilah titik di mana peran akal 

 
5 Wael B. Hallaq, The Origins and Evolution of 

Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 

2005), h. 78–82. 
6 Abu al-Hasan al-Ash‘ari, Maqālāt al-Islāmiyyīn 

(Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2005), h.  215–218. 

menjadi semakin dominan dalam 

menghubungkan teks wahyu dengan keadaan 

baru yang tidak dikenal pada masa turunnya 

teks.7 Oleh karena itu, analisis hubungan akal 

dan wahyu dalam pembentukan hukum Islam 

menjadi sangat relevan untuk memastikan 

bahwa hukum Islam tetap sesuai dengan 

maqasid serta responsif terhadap kebutuhan 

zaman.Dalam wacana filsafat hukum Islam, 

hubungan akal dan wahyu tidak dapat 

dilepaskan dari perbedaan epistemologi antara 

kelompok-kelompok pemikiran. Kaum Ahl al-

Ḥadīth lebih menekankan otoritas tekstual dan 

berhati-hati dalam memberikan ruang luas bagi 

akal. Sebaliknya, kelompok Ahl al-Ra’yi dan 

para filosof Muslim, seperti Ibn Rushd dan al-

Farabi memberikan ruang yang lebih besar 

bagi peranan akal dalam memahami wahyu 

dan menentukan implikasi hukumnya.8 

Secara normatif, hubungan akal dan 

wahyu memiliki dasar yang kuat dalam Al-

Qur’an dan hadis. Al-Qur'an berulang kali 

memerintahkan manusia untuk menggunakan 

akal, sebagaimana dalam firman Allah swt 

dalam QS. Yunus (10): 100 

ينَ لََ يَعْقِّلُونَ  جْسَ عَلىَ الَّذِّ  وَيَجْعلَُ الر ِّ

7 Abu Hamid al-Ghazali, Al-Mustaṣfā min ‘Ilm 

al-Uṣūl (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997), h. 

12-14. 
8 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Maqāṣid: Bayna al-

Nazariyyah wa al-Taṭbīq (Cairo: Dar al-Shuruq, 2007), 

h. 33-37. 



 Zaleha, et al.  P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625 

 Jurnal Ilmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025 
 

1620 

Artinya: “Dan Dia (Allah) menjadikan 

kehinaan (atau azab/riksa) atas orang-

orang yang tidak menggunakan akal.”9 

Namun, Al-Qur’an juga menegaskan 

bahwa wahyu adalah petunjuk tertinggi. Maka 

ayat ini menunjukkan betapa pentingnya akal 

dalam menerima kebenaran, sebagaimana 

dalam QS. An-Najam (53): 3-4: 

قُ عَنِّ الْهَوَىٰ • إِّنْ هُوَ إِّلََّ وَحْيٌ يُوحَىٰ   وَمَا يَنطِّ

Artinya: “Tidaklah dia (Muhammad) 

berbicara menurut hawa nafsunya, 

melainkan wahyu yang diwahyukan” 

Hadis Nabi pun menegaskan pentingnya 

ijtihad akal, sebagaimana kisah Mu‘ādz bin 

Jabal yang diperintahkan menggunakan 

akalnya ketika tidak menemukan ketentuan 

dalam Al-Qur’an dan As-Sunnah.⁸ Penelitian 

ini mengenai hubungan akal dan wahyu dalam 

pembentukan hukum Islam dari perspektif 

filsafat menjadi penting untuk menganalisis 

bagaimana kedua instrumen epistemologis ini 

bekerja secara harmonis dalam menghasilkan 

hukum yang solutif dan berkeadilan. Analisis 

ini diharapkan dapat memberikan gambaran 

yang komprehensif mengenai fondasi filosofis, 

metodologis, dan epistemologis dalam proses 

ijtihad, serta peran akal sebagai mitra wahyu 

dalam pembentukan hukum Islam yang 

dinamis sepanjang zaman. 

Mayoritas ulama ushul fiqh 

mengembangkan pendekatan integratif yang 

memadukan dua sumber pengetahuan tersebut 

 
9 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-

Qur’an dan Terjemahnya, Al-Qur’an dan Terjemahnya, 

(Bandung: CV. Penerbit Diponegoro,2010), h. 220. 

melalui teori ijtihad, qiyas, istihsan, dan 

maslahah mursalah. Pembentukan hukum 

Islam pada hakikatnya merupakan aktivitas 

rasional yang berorientasi pada pencarian 

hikmah (ḥikmah al-tasyri‘). Hukum tidak 

sekadar dilihat sebagai kumpulan aturan, 

melainkan sebagai sistem nilai yang bertujuan 

menjaga keadilan, kemaslahatan, dan 

keseimbangan dalam kehidupan manusia. 

Wahyu memberikan pedoman normatif, 

sementara akal bertugas memahami konteks 

dan tujuan yang ingin dicapai oleh wahyu 

tersebut. Dalam kerangka maqasid al-syariah 

yang dikembangkan oleh asy-Syathibi, 

peranan akal menjadi sangat penting dalam 

mengidentifikasi kebutuhan (ḥājah) dan 

kemaslahatan masyarakat modern.10 Sehingga, 

pembentukan hukum Islam tidak cukup hanya 

dengan membaca teks, tetapi juga menuntut 

kemampuan analitis terhadap realitas. 

Penelitian ini memandang bahwa 

hubungan akal dan wahyu dalam pembentukan 

hukum Islam bukan merupakan relasi 

subordinatif, melainkan bersifat 

komplementer. Wahyu sebagai sumber 

otoritatif memerlukan akal untuk menyingkap 

maksud dan tujuannya, sementara akal tidak 

dapat menetapkan hukum tanpa terikat pada 

prinsip-prinsip wahyu. Dengan demikian, 

sinergi keduanya menjadi fondasi utama dalam 

proses istinbat hukum. Pendekatan filsafat 

digunakan dalam penelitian ini untuk 

10 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as 

Philosophy of Islamic Law (London: International 

Institute of Islamic Thought, 2008), h. 51-56. 



 Zaleha, et al.  P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625 

 Jurnal Ilmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025 
 

1621 

memahami basis epistemologis, ontologis, dan 

aksiologis hubungan akal dan wahyu, sehingga 

dapat  memberikan pemahaman yang lebih 

mendalam mengenai dinamika pembaruan 

hukum Islam. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, 

penelitian ini berusaha mengkaji hubungan 

akal dan wahyu dalam pembentukan hukum 

Islam dari perspektif filsafat. Analisis 

dilakukan dengan menelaah konsep 

epistemologi hukum Islam yang berkembang 

dalam tradisi klasik dan kontemporer, serta 

bagaimana integrasi keduanya dapat 

menguatkan relevansi syariat dalam berbagai 

konteks sosial dan historis. Kajian ini 

diharapkan mampu memberikan pemahaman 

yang mendalam mengenai konstruksi teoritik 

yang menghubungkan rasionalitas manusia 

dengan tuntunan wahyu dalam proses 

penetapan hukum. 

 

II. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode 

kualitatif dengan pendekatan studi 

kepustakaan (library research) dan analisis 

filosofis-epistemologis, sebab objek kajian 

berupa gagasan konseptual dalam filsafat 

hukum Islam, khususnya relasi antara akal 

(rasionalitas) dan wahyu (teks ilahi) dalam 

proses pembentukan hukum Islam. Data 

penelitian dihimpun dari literatur primer 

seperti Al-Qur’an, Hadis, dan karya-karya 

 
11 Muhammad ‘Abd al-Jabbar, “Filsafat Hukum 

Islam: Dimensi Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi,” 

Jurnal Filsafat Islam, Vol. 12, No. 2 (2017), h. 45-60. 

klasik ulama ushul fiqh, termasuk tulisan al-

Ghazālī, Ibn Rushd, al-Syāṭibī, dan Fakhr al-

Dīn al-Rāzī, serta dilengkapi dengan literatur 

kontemporer seperti karya Muhammad Abduh, 

Rashid Rida, Fazlur Rahman, dan Jasser Auda 

untuk menelaah perkembangan modern terkait 

integrasi akal dan wahyu. Data sekunder 

berupa jurnal ilmiah, buku metodologi ushul 

fiqh, dan karya filsafat Islam juga dianalisis 

guna memperkaya perspektif.  

Pendekatan filosofis digunakan untuk 

mengkaji persoalan pada tiga dimensi: 

ontologis, epistemologis, dan aksiologis. 

Aspek ontologis menelaah hakikat akal dan 

wahyu dalam tradisi intelektual Islam, 

sedangkan aspek epistemologis mengkaji 

mekanisme interaksi keduanya dalam 

membentuk pengetahuan hukum melalui 

instrumen seperti qiyās, istihsān, maslahah, 

dan maqāṣid al-syarī‘ah.11  

Prosedur penelitian dilakukan melalui 

tiga tahap, yaitu pengumpulan literatur, 

kategorisasi konsep, dan analisis filosofis 

disertai sintesis argumentatif untuk 

merumuskan model hubungan akal-wahyu 

yang harmonis dan operasional dalam konteks 

ijtihad masa kini. Dengan metode ini, 

penelitian diharapkan mampu memberi 

landasan ilmiah yang kuat tentang pola 

harmonisasi akal dan wahyu dalam konstruksi 

hukum Islam serta menjawab kebutuhan 



 Zaleha, et al.  P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625 

 Jurnal Ilmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025 
 

1622 

pengembangan hukum Islam yang relevan 

dengan tantangan zaman.12 

 

III. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hubungan antara akal (‘aql) dan wahyu 

(al-wahy) merupakan salah satu diskursus 

paling mendasar dalam filsafat hukum Islam. 

Setiap proses perumusan hukum Islam (tasyri‘) 

tidak pernah terlepas dari dua sumber 

epistemik ini. Wahyu memberikan petunjuk 

normatif yang bersifat absolut, sementara akal 

memberikan daya memahami, 

menginterpretasi, dan mengembangkan hukum 

sesuai tuntutan realitas yang terus berubah. 

Dengan demikian, pembentukan hukum Islam 

merupakan proses integratif yang menyatukan 

teks dan rasionalitas. Pendahuluan konseptual 

posisi akal dan wahyu dalam epistemologi 

hukum islam mengenai posisi akal (‘aql) dan 

wahyu (al-wahy) merupakan salah satu 

persoalan paling mendasar dalam filsafat 

hukum Islam. Setiap proses pembentukan 

hukum Islam (tasyri‘) pada hakikatnya 

merupakan interaksi epistemik antara dua 

sumber pokok tersebut: wahyu sebagai 

petunjuk normatif yang bersifat absolut dan 

akal sebagai instrumen manusia untuk 

memahami, menafsirkan, serta 

mengembangkan ajaran syariat sesuai dengan 

dinamika realitas sosial. Dengan demikian, 

relasi akal dan wahyu membentuk sebuah 

model integratif yang tidak pernah 

 
12 M. Amin Abdullah, “Rekonstruksi Metodologi 

Hukum Islam,” al-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies, 

Vol. 41, No. 2 (2003), h. 258-260. 

menempatkan keduanya dalam posisi oposisi, 

melainkan dalam harmoni epistemologis. 

Hubungan antara akal dan wahyu 

merupakan isu epistemologis yang sangat 

mendasar dalam filsafat hukum Islam. Dalam 

proses pembentukan hukum (tasyri‘), wahyu 

berfungsi sebagai sumber petunjuk ilahi yang 

bersifat absolut, otoritatif, dan tidak dapat 

diganggu gugat, sedangkan akal menjadi 

instrumen manusiawi yang diberi kemampuan 

oleh Allah untuk memahami, menafsirkan, 

mengontekstualisasikan, serta 

mengaplikasikan pesan-pesan wahyu sesuai 

dinamika realitas sosial yang terus berubah. 

Sejak masa klasik, para ulama tidak 

memposisikan kedua entitas ini sebagai dua 

sumber yang saling bertentangan atau saling 

meniadakan. Sebaliknya, akal dan wahyu 

dipahami sebagai dua instrumen epistemik 

yang memiliki relasi simbiotik dan 

komplementer dalam memproduksi 

pemahaman hukum yang otentik dan relevan. 

Dalam sejarah pemikiran Islam, 

perbedaan cara pandang ulama terhadap 

hubungan ini melahirkan tiga corak besar. 

Kelompok tekstualis (ahl al-hadīts) 

menegaskan bahwa supremasi wahyu harus 

didahulukan karena teks ilahi bersifat pasti dan 

tidak terikat oleh subjektivitas manusia. 

Sebaliknya, kelompok rasionalis (ahl al-ra’yi) 

menekankan bahwa akal memiliki peran 

sentral dalam memahami maqāṣid al-syarī‘ah 



 Zaleha, et al.  P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625 

 Jurnal Ilmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025 
 

1623 

dan dalam menyelesaikan persoalan-persoalan 

hukum yang tidak secara eksplisit dijelaskan 

dalam nash.13 Sementara itu, para pemikir 

integratif seperti al-Ghazālī dan al-Syāṭibī 

menempatkan akal dan wahyu sebagai dua 

instrumen komplementer yang bersama-sama 

membentuk kerangka epistemologis hukum 

Islam. Oleh karena itu, relasi keduanya tidak 

sekadar persoalan fikih praktis, tetapi 

merupakan persoalan filsafat hukum yang 

melibatkan aspek epistemologi, ontologi 

syariat, serta metodologi penalaran hukum 

(manhaj al-istidlāl). 

Al-Qur’an secara konsisten mendorong 

manusia untuk menggunakan akalnya. 

Perintah seperti “ َتعَْقِلوُن  Tidakkah kalian) ”أفََلََ 

menggunakan akal?) dalam QS. Al-Baqarah: 

44 dan penegasan bahwa kehinaan ditimpakan 

kepada mereka yang tidak menggunakan akal 

(QS. Yunus: 100) menunjukkan bahwa 

penggunaan akal merupakan bagian dari 

tuntutan syariat. Begitu pula dengan ayat-ayat 

yang memerintahkan manusia untuk 

bertafakkur dan bertadabbur, semuanya 

menegaskan bahwa akal adalah sarana untuk 

memahami petunjuk ilahi. Sunnah pun 

memberikan penguatan terhadap prinsip ini, 

misalnya hadis “ ُلَه عَقْلَ  لََ  لِّمَنْ  ينَ  دِّ  yang ”لَ 

menegaskan bahwa keberagamaan tidak dapat 

dipahami sempurna tanpa peran akal. Namun 

di sisi lain, wahyu tetap memegang otoritas 

normatif tertinggi, sebagaimana ditegaskan 

dalam QS. Al-Najm: 3–4 bahwa apa yang 

 
13 Joseph Schacht, An Introduction to Islamic 

Law (Oxford: Clarendon Press, 1964), h. 33-40. 

disampaikan Rasulullah bukanlah menurut 

hawa nafsu, melainkan wahyu yang 

diwahyukan. 

Dari perspektif teologis dan filsafat 

hukum, hubungan akal dan wahyu bersifat 

hierarkis-komplementer. Wahyu adalah 

sumber pengetahuan absolut, sementara akal 

adalah sarana manusia untuk memahami 

makna-makna wahyu, menyingkap illat suatu 

hukum, mengaplikasikan hukum pada kasus-

kasus baru, serta menggali tujuan-tujuan 

syariat (maqāṣid al-syarī‘ah). Oleh karena itu, 

dalam epistemologi fikih, akal bekerja melalui 

instrumen-instrumen seperti qiyās, istihsān, 

maslahah mursalah, sadd al-dharā’i, dan 

kaidah-kaidah ushuliyyah. Sementara wahyu 

tetap menjadi fondasi utama berupa nash 

qath‘ī, hadis sahih, prinsip-prinsip umum 

syariat, dan nilai-nilai moral yang menjadi 

dasar konstruksi hukum. 

Secara ontologis, syariat dipahami 

sebagai gabungan antara kebenaran ilahi yang 

absolut dan penalaran manusia yang relatif. 

Hal ini menyebabkan hukum Islam bersifat 

statis pada wilayah ibadah mahdhah yang 

berbasis nash qath‘ī, tetapi dinamis pada 

wilayah muamalah yang memberi ruang luas 

bagi ijtihad. Sebab itu, peran akal sangat 

dominan dalam memahami makna tekstual dan 

kontekstual, membedakan antara makna hakiki 

dan majazi, menentukan umum dan khusus, 

serta mengenali unsur nasikh-mansukh. Fakhr 

al-Dīn al-Rāzī bahkan menegaskan bahwa 



 Zaleha, et al.  P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625 

 Jurnal Ilmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025 
 

1624 

tidak mungkin seseorang memahami wahyu 

tanpa akal yang berfungsi dengan benar.14 

Dalam tataran praktis, akal juga berperan 

penting dalam penetapan illat hukum dan 

pengembangan hukum kontemporer. 

Hanafiyah, misalnya, menggunakan 

pendekatan rasional dalam mendeteksi illat 

melalui munāsabah, sehingga mampu 

menjelaskan larangan khamr karena sifat 

memabukkannya atau keharaman riba karena 

unsur kezalimannya. Dalam problem modern 

seperti bioetika, fintech syariah, isu 

lingkungan, teknologi reproduksi, atau 

persoalan hukum keluarga kontemporer, 

wahyu tidak memberikan rincian teknis, 

sehingga akal menjadi kunci untuk 

mengembangkan hukum yang tetap berakar 

pada prinsip syariat. 

Namun demikian, wahyu tetap menjadi 

pengontrol penalaran, memastikan agar akal 

tidak jatuh pada subjektivitas yang berlebihan. 

Pandangan al-Syāfi‘ī yang menolak istihsān 

bebas menjadi ilustrasi klasik tentang 

bagaimana syariat menjaga rasionalitas agar 

tetap berada dalam koridor ilahi. Al-Syāṭibī 

pun menegaskan bahwa maqāṣid tidak 

ditentukan oleh rasionalitas manusia semata, 

tetapi harus disimpulkan dari pola umum 

wahyu. 

Sejumlah tokoh filsafat Islam 

menampilkan model integratif yang 

memperlihatkan sinergi antara akal dan 

wahyu. Al-Ghazālī memandang keduanya 

 
14 ‘Abd al-Wahhāb Khallāf, ‘Ilm Uṣūl al-Fiqh 

(Kairo: Dār al-Qalam, 1990), h. 124-126. 

sebagai dua cahaya, yaitu: cahaya wahyu dan 

cahaya akal-yang bekerja bersama dalam 

menemukan kebenaran hukum. Ibn Rushd 

menekankan bahwa syariat justru mendorong 

penggunaan akal, sebagaimana pernyataannya 

bahwa hukum Allah mengajak manusia untuk 

melakukan al-nazar (perenungan rasional). 

Pemikir modern seperti Muhammad Abduh 

dan Fazlur Rahman lebih menekankan 

rasionalisasi syariat dan relevansi sosialnya, 

termasuk melalui metode double movement 

yang menggabungkan pembacaan teks dan 

konteks. 

Melalui metodologi ushul fikih, integrasi 

akal dan wahyu tampak dalam puncak 

bentuknya. Qiyās misalnya, menunjukkan pola 

bahwa sumber hukum awal berasal dari teks, 

tetapi proses perluasan hukumnya dilakukan 

oleh akal. Maslahah dan istihsān 

mencerminkan fleksibilitas hukum yang 

mengakomodasi kemaslahatan rasional selama 

tidak bertentangan dengan nash. Kaidah-

kaidah fikih seperti al-masyaqqah tajlib al-

taysīr menunjukkan bagaimana akal membaca 

pola umum syariat dan merumuskannya dalam 

bentuk prinsip-prinsip universal.15 

Dalam konteks modern, hubungan akal 

dan wahyu menghadapi tantangan besar, 

seperti sekularisasi, relativisme moral, 

hermeneutika modern, isu HAM, gender, 

pluralisme hukum, hingga perkembangan 

teknologi seperti kecerdasan buatan dan 

biomedis. Semua ini menuntut penguatan 

15 Muhammad Abū Zahrah, Uṣūl al-Fiqh (Kairo: 

Dār al-Fikr al-‘Arabī, 1958), h. 25-27. 



 Zaleha, et al.  P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625 

 Jurnal Ilmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025 
 

1625 

integrasi antara teks dan rasionalitas. Hukum 

Islam tidak boleh kehilangan otoritas ilahinya, 

namun juga tidak boleh tercerabut dari realitas 

sosialnya. Karena itu, peran akal dan wahyu 

harus terus ditempatkan secara proporsional 

agar hukum Islam mampu mempertahankan 

relevansi sekaligus kemurnian sumbernya. 

Dalam konteks pengembangan 

metodologi hukum Islam, relasi akal dan 

wahyu tidak dapat dipisahkan dari dinamika 

ijtihad yang terus berkembang sejak era 

sahabat hingga era kontemporer. Para sahabat 

sendiri telah menunjukkan bahwa penggunaan 

akal dalam memahami wahyu merupakan 

keniscayaan. Ketika Rasulullah Saw mengutus 

Mu‘ādz bin Jabal ke Yaman, beliau bertanya 

bagaimana Mu‘ādz akan menetapkan hukum, 

dan Mu‘ādz menjawab bahwa ia akan 

berpegang pada al-Qur’an, lalu Sunnah, dan 

jika tidak menemukan keduanya, ia akan 

berijtihad dengan akalnya. Rasulullah pun 

membenarkannya dan memuji keputusannya 

tersebut. Hadis ini dijadikan dasar oleh para 

ulama bahwa akal memiliki legitimasi syar‘i 

dalam proses tasyri‘ selama berada dalam 

batas-batas wahyu. 

Secara epistemologis, para ulama ushul 

fikih seperti al-Juwaynī, al-Amidī, al-Ghazālī, 

dan Ibn Taymiyyah menegaskan bahwa akal 

merupakan instrumen penting untuk 

memahami dalalah nash, baik dalam aspek 

dilālah al-lafẓ (petunjuk bahasa) maupun 

 
16 Abū al-Ma‘ālī al-Juwaynī, Al-Burhān fī Uṣūl 

al-Fiqh, Jilid 1. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1997, hlm. 65-70. 

dilālah al-ma‘nā (petunjuk makna).16 Al-

Amidī, misalnya, menegaskan bahwa banyak 

hukum syariat tidak dapat dipahami tanpa 

kerja akal yang sistematis, seperti 

mengidentifikasi ‘illat, meneliti munāsabah 

hukum, dan menetapkan mana yang termasuk 

maqṣad kullī dan mana yang bersifat juz’ī.17 

Dengan demikian, akal tidak hanya hadir 

sebagai alat pembaca teks, tetapi juga sebagai 

sarana untuk menemukan tujuan-tujuan moral 

dan sosial yang terkandung dalam wahyu. 

Konsep maqāṣid al-syarī‘ah yang 

dikembangkan oleh al-Syāṭibī menunjukkan 

secara eksplisit bahwa syariat dibangun atas 

prinsip kemaslahatan yang dapat diakses oleh 

akal manusia. Al-Syāṭibī menegaskan bahwa 

maqāṣid tidak mungkin ditetapkan melalui 

hawa nafsu atau subjektivitas manusia, tetapi 

harus disimpulkan dari pola umum syariat 

(istiqrā’ al-nuṣūṣ). Namun demikian, ia 

mengakui bahwa penetapan maslahah dan 

mafsadah dalam wilayah muamalah bersifat 

rasional dan dapat berubah sesuai konteks 

sosial, selama tetap tidak bertentangan dengan 

prinsip-prinsip dasar wahyu. Pendekatan ini 

memperlihatkan bagaimana integrasi akal dan 

wahyu menghasilkan hukum yang adaptif dan 

tetap berbasis pada fondasi keilahian. Tokoh-

tokoh kontemporer seperti Yusuf al-Qaradawi, 

Thahir Ibn ‘Ashur, dan Fazlur Rahman 

memperluas kerangka integratif ini dalam 

merespons tantangan modern. Ibn ‘Ashur 

17 Alī ibn Muḥammad al-Āmidī, Al-Iḥkām fī Uṣūl 

al-Aḥkām, Jilid 1. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1982, h. 21-23. 



 Zaleha, et al.  P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625 

 Jurnal Ilmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025 
 

1626 

menegaskan bahwa maqāṣid harus menjadi 

fondasi utama dalam membangun hukum yang 

selaras dengan perkembangan zaman, terutama 

dalam isu-isu sosial, politik, ekonomi, dan 

HAM.18 Sementara itu, Fazlur Rahman dengan 

teori double movement-nya menekankan 

perlunya membaca wahyu secara historis dan 

kontekstual agar tujuan moral universal dari 

syariat tetap hidup dan tidak tereduksi oleh 

bentuk teks yang spesifik pada konteks masa 

lampau. Hal ini semakin menegaskan peran 

akal dalam memastikan relevansi syariat 

sepanjang masa. 

Dalam ranah filsafat hukum Islam, 

perdebatan antara rasionalis dan tekstualis 

sejak era Mu‘tazilah dan Ahl al-Hadīts terus 

menjadi titik dialog epistemologis. Rasionalis 

seperti para pemikir Mu‘tazilah menempatkan 

akal sebagai sumber pengetahuan moral 

prioritas sebelum wahyu, dan menyatakan 

bahwa baik-buruk dapat diketahui melalui 

akal.19 Sebaliknya, al-Syafi‘ī dan para 

tekstualis menolak dominasi akal yang terlalu 

luas karena dikhawatirkan membawa kepada 

relativisme dan penyimpangan dari teks 

wahyu.20 Namun, posisi mayoritas ulama 

Sunni kemudian mengembangkan pendekatan 

moderat yang menegaskan bahwa baik-buruk 

secara hakiki ditetapkan oleh syariat, tetapi 

akal dapat mengenali maslahat yang menjadi 

 
18 Muḥammad al-Ṭāhir ibn ‘Āshūr, Maqāṣid al-

Syarī‘ah al-Islāmiyyah. Tunis: Dār al-Suhūl, 1946; cet. 

modern: Beirut: Dār al-Nafā’is, 2001, h. 43-45. 
19 Al-Qāḍī ‘Abd al-Jabbār, Sharḥ al-Uṣūl al-

Khamsah, (Kairo: Maktabah Wahbah, 1965), h. 102-

110. 

alasan di balik penetapan hukum, sehingga 

keduanya berjalan harmonis dalam satu sistem 

epistemik. 

Perkembangan hukum Islam 

kontemporer semakin memperkuat urgensi 

integrasi akal dan wahyu. Dalam isu-isu seperti 

hukum keluarga, keuangan digital syariah, 

teknologi medis (bayi tabung, donor organ, 

rekayasa genetika), atau persoalan ekologi, 

para ulama tidak menemukan ketentuan 

spesifik dalam nash. Karena itu, metode seperti 

qiyās, istislāh, sadd al-dharā’i, dan maqāṣid 

menjadi instrumen kunci yang pada dasarnya 

merupakan aplikasi akal terhadap prinsip-

prinsip wahyu. Seperti dinyatakan oleh 

Mahmoud Syaltout, “Syariat itu tidak datang 

untuk menghalangi akal, tetapi untuk 

membimbingnya.21 

Dengan demikian, eksposisi mengenai 

hubungan akal dan wahyu dalam filsafat 

hukum Islam pada akhirnya melahirkan sebuah 

prinsip fundamental bahwa akal berfungsi 

sebagai instrumen penalaran, sedangkan 

wahyu merupakan sumber normatif yang 

memberikan arah. Akal bekerja menalar dan 

mengembangkan pemahaman, sementara 

wahyu menetapkan batas serta koridor nilai 

yang harus dijadikan pedoman. Tanpa 

bimbingan wahyu, akal berpotensi terjebak 

dalam relativisme yang tidak berujung; 

20 Muḥammad ibn Idrīs al-Syāfi‘ī, Al-Risālah,  

(Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2009), h. 507-509. 
21 Mahmoud Syaltout, Al-Islām: ‘Aqīdah wa 

Syarī‘ah, (Kairo: Dār al-Qalam, 1966), h. 112. 



 Zaleha, et al.  P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625 

 Jurnal Ilmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025 
 

1627 

sebaliknya, tanpa peran akal, wahyu tidak 

dapat diartikulasikan secara aplikatif dalam 

konteks kehidupan manusia yang dinamis. 

Oleh sebab itu, relasi antara akal dan wahyu 

bersifat simbiotik saling membutuhkan dan 

saling melengkapi serta menjadi pondasi bagi 

bangunan epistemologi hukum Islam yang 

relevan, adaptif, dan tetap berakar pada 

prinsip-prinsip ilahiah. 

 

IV. KESIMPULAN 

Relasi antara akal dan wahyu merupakan 

fondasi epistemologis yang menentukan arah 

dan karakter pembentukan hukum Islam. 

Wahyu menempati posisi sebagai sumber 

normatif tertinggi yang bersifat absolut dan 

transenden, sedangkan akal berfungsi sebagai 

instrumen rasional manusia untuk memahami, 

menafsirkan, dan mengimplementasikan 

pesan-pesan wahyu dalam realitas sosial yang 

dinamis. Dalam perspektif filsafat hukum 

Islam, keduanya tidak dapat dipertentangkan, 

melainkan harus dipahami sebagai dua unsur 

yang saling melengkapi dalam proses tasyri‘. 

Kajian ini menunjukkan bahwa sejak 

periode klasik hingga kontemporer, pemikiran 

hukum Islam berkembang melalui berbagai 

kecenderungan metodologis, mulai dari 

pendekatan tekstualis, rasionalis, hingga 

pendekatan integratif yang berupaya 

mensinergikan akal dan wahyu secara 

proporsional. Pendekatan integratif inilah yang 

paling relevan dalam menjaga keseimbangan 

antara kesetiaan terhadap nash dan kebutuhan 

akan respons hukum yang kontekstual. Al-

Qur’an dan Sunnah tidak hanya menegaskan 

otoritas wahyu, tetapi juga memberikan 

legitimasi teologis terhadap penggunaan akal 

sebagai sarana memahami tujuan-tujuan 

syariat. 

Dalam konteks metodologi hukum 

Islam, peran akal tampak nyata dalam proses 

penalaran hukum, seperti penafsiran nash, 

penentuan ‘illat, penerapan qiyās, 

pertimbangan maṣlaḥah, serta perumusan 

maqāṣid al-syarī‘ah. Melalui pendekatan 

maqāṣid, hukum Islam dipahami sebagai 

sistem normatif yang bertujuan mewujudkan 

kemaslahatan manusia, tanpa melepaskan diri 

dari batasan-batasan yang ditetapkan oleh 

wahyu. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa 

rasionalitas dalam hukum Islam bukanlah 

rasionalitas yang bebas nilai, melainkan 

rasionalitas yang dibimbing oleh tujuan-tujuan 

etis dan normatif syariat. 

Pada era kontemporer, relasi akal dan 

wahyu semakin memperoleh signifikansinya 

ketika hukum Islam dihadapkan pada 

persoalan-persoalan baru yang tidak secara 

eksplisit dijelaskan dalam teks klasik, seperti 

isu bioetika, teknologi medis, ekonomi digital, 

kecerdasan buatan, dan pluralisme hukum. 

Tantangan-tantangan tersebut meniscayakan 

penguatan ijtihad yang bertumpu pada 

pemahaman substansial terhadap wahyu 

dengan dukungan nalar kritis dan kontekstual. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa 

hubungan akal dan wahyu dalam pembentukan 

hukum Islam bersifat simbiotik dan dinamis: 

wahyu memberikan arah normatif yang tetap, 



 Zaleha, et al.  P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625 

 Jurnal Ilmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025 
 

1628 

sementara akal berperan mengaktualisasikan 

hukum Islam agar tetap relevan, adil, dan 

solutif dalam setiap ruang dan waktu. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

1. Buku 

‘Abd al-Wahhāb Khallāf, ‘Ilm Uṣūl al-Fiqh, 

Kairo: Dār al-Qalam, 1990. 

Abu Hamid al-Ghazali, Al-Mustaṣfā min ‘Ilm 

al-Uṣūl, Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1997. 

Abu al-Hasan al-Ash‘ari, Maqālāt al-

Islāmiyyīn, Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 2005. 

Abū al-Ma‘ālī al-Juwaynī, Al-Burhān fī Uṣūl 

al-Fiqh, Jilid 1. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1997. 

Alī ibn Muḥammad al-Āmidī, Al-Iḥkām fī Uṣūl 

al-Aḥkām, Jilid 1. Beirut: Dār al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah, 1982. 

Al-Qāḍī ‘Abd al-Jabbār, Sharḥ al-Uṣūl al-

Khamsah, Kairo: Maktabah Wahbah, 

1965. 

Fazlur Rahman, Islam and Modernity: 

Transformation of an Intellectual 

Tradition, Chicago: University of 

Chicago Press, 1982. 

Ibn Rushd, Faṣl al-Maqāl, Beirut: Dar al-Afaq 

al-Jadidah, 1982. 

Jalal al-Din al-Suyuti, Miftāḥ al-Jannah fī al-

Iḥtijāj bi al-Sunnah (Beirut: Dar al-

Kutub al-‘Ilmiyyah, 1996. 

Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as 

Philosophy of Islamic Law (London: 

International Institute of Islamic 

Thought, 2008. 

M. Amin Abdullah, “Rekonstruksi Metodologi 

Hukum Islam,” al-Jami‘ah: Journal of 

Islamic Studies, Vol. 41, No. 2, 2003. 

M. Hashim Kamali, Principles of Islamic 

Jurisprudence, Cambridge: Islamic 

Texts Society, 2003. 

Muhammad ‘Abd al-Jabbar, “Filsafat Hukum 

Islam: Dimensi Ontologi, Epistemologi, 

dan Aksiologi,” Jurnal Filsafat Islam, 

Vol. 12, No. 2, 2017. 

Muḥammad al-Ṭāhir ibn ‘Āshūr, Maqāṣid al-

Syarī‘ah al-Islāmiyyah. Tunis: Dār al-

Suhūl, 1946; cet. modern: Beirut: Dār al-

Nafā’is, 2001. 

Muhammad Abid Al-Jabiri, Bunyah al-‘Aql al-

‘Arabi, Beirut: Markaz Dirasat al-

Wihdah al-‘Arabiyyah, 1989. 

Muhammad Abū Zahrah, Uṣūl al-Fiqh, Kairo: 

Dār al-Fikr al-‘Arabī, 1958. 

Muḥammad ibn Idrīs al-Syāfi‘ī, Al-Risālah, 

Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2009. 

Wael B. Hallaq, The Origins and Evolution of 

Islamic Law, Cambridge: Cambridge 

University Press, 2005. 

Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Maqāṣid: Bayna 

al-Nazariyyah wa al-Taṭbīq, Cairo: Dar 

al-Shuruq, 2007. 

2. Jurnal 

Anggraina, Y. A., Usman, & Zulfadli. (2025). 

Integrasi Wahyu dan Akal dalam 

epistemology Islam: Studi Literatur 

Berbasis Al Qur’an dan Pemikiran Filsus 

Muslim. Inklusi: Jurnal Pendidikan 

Islam Dan Filsafat Yayasan, 1(2), 99–

108.  

‘Afiifah, N. S. (2020). Relevansi 

Epistemologi, Jiwa dan Akal dalam 

Perspektif Ibnu Thufal.Al-Ibrah,5(1), 

120–142.  

Adiasta, M. A., Hendring, M. R., Firdaus, F., 

Hisyam, I. M., & Parhan, M. (2025). 

Integrasi Akal Dan Wahyu Dalam 

Filsafat Pendididikan Ibnu Sina: Telaah 

Ontologis Dan Epistemologis. Jurnal 



 Zaleha, et al.  P.ISSN Number 2337-7216, E ISSNNumber 2620-6625 

 Jurnal Ilmiah “Advokasi” Vol. 13, No. 04, Desember, 2025 
 

1629 

Kajian Islam Dan Sosial 

Keagamaan,2(4), 905–910.  

 


